
NOVEMRE.025

.010

Prière
Pour la paix

Jʼaccepte lʼautreʼ̓ MOT DʼORDRE | NOVEMBRE.025

LE MOT DE MA VIE...

L̓ eucharistie
L̓ Eucharistie est le troi-
sième sacrement de lʼIni-
tiation Chrétienne. Le mot « 
Eucharistie » signifie « 
action de grâces ». Cʼest le 
peuple qui rend grâce au 
Père, par son Fils, dans 
lʼEsprit pour le don quʼil 
nous fait de sa Vie.
« L̓ Eucharistie est la 
source et le sommet de 
toute la vie chrétienne » .
Cʼest par lʼEucharistie que 
nous est donnée la Vie de 
Dieu, le Pain de la route. 
Recevoir le Pain de Dieu 
nous invite à partager notre 
pain avec nos frères en 
humanité.

QUI SOMMES NOUS ?
Unifundishe, parce que plus que tout au monde je veux savoir, je veux apprendre et apprendre 
de notre seigneur Jésus, cʼest lui le maître qui se trouve au cœur de Unifundishe. Dans le but de 
toujours entretenir notre flamme pour le christ notre Roi, toujours plus vive, Unifundishe est le 
bulletin du mois quʼil vous faut pour tonifier votre service pour le christ. Unifundishe…Parce que 
je veux savoir.

POUR NOUS CONTACTEZ | SI VOUS AVEZ A RACONTER
Honorembila10@gmail.com | +243 99 19 59 044 | 
+243 998 205 516 |  Eliaskasama@gmail.com

Chers membres, chers dirigeants Kiro,
Le mois de novembre nous invite à accepter lʼautre, car cʼest là lʼexpres-
sion de la charité, de lʼamour de Dieu et du prochain. Cʼest le plus grand 
commandement que Jésus nous a laissé : « Tu aimeras le Seigneur ton 
Dieu de tout ton cœur, de toute ton âme et de toute ta pensée. Tu aimeras 
ton prochain comme toi-même » (Matthieu 22,37-39).
« Jʼaccepte lʼautre » signifie mettre lʼamour en action :
-Donner et partager avec sincérité, Aimer sans rien attendre en retour, aider 
avec bonté, Pardonner, écouter et respecter la dignité de chaque personne. 
Accepter lʼautre, avec ce quʼil a de plus diffèrent de nous, de plus personnel 
et qui parfois nʼentre toujours pas dans notre logique. Accepter lʼautre, sans 
le désir de savoir son origine, ses préférences, ses forces et mêmes ses 
qualités, lʼaccepter parce que quand on le voit nous voyons un reflet de 
Dieu. Cʼest dans lʼautre que nous voyons Dieu en transparence, dans lʼautre 
que nous le voyons tel quʼil est, Comment peux-tu aimer un Dieu que tu ne 
vois pas et mépriser lʼautre que tu vois dit la bible (1 Jean 4:20) Accepter 
lʼautre, mais qui est cet autre que nous devons accepter ? lʼautre, cet incon-
nu qui nous demande deux morceaux de pains quand il a faim. Lʼautre, cet 
ami qui aime à nous contredire, à parler dans notre dos et parfois même qui 
nous veut du mal, mais lʼaccepter parce que nous avons levés nos yeux à la 
croix et nous nous sommes rendu compte que le seigneur sur ce bois à tout 
supporter pour nous, à tout accepter pour nous alors nous acceptons 
lʼautre pour perpétuer cet amour du cœur amoureux de Dieu.

Le pape François Dans son encyclique Fratelli tutti (2020), souligne lʼimpor-
tance de lʼacceptation et de lʼaccueil de lʼautre en disant :
« Cherchons les autres et assumons les réalités qui sont les nôtres sans 
peur, ni de la souffrance, ni de lʼimpuissance, car cʼest là que se trouve 
tout le bien que Dieu a semé dans le cœur de lʼêtre humain. »

Dirigeant Desmond Umba K
P. Saint Paul Carrefou

-

Dirigeant Desmond Umba K
P. Saint Paul Carrefour



‘ʼ
LE SENS CHRETIEN
DE LA SOUFFRANCE

La souffrance,  une réalité universelle qui soulève de profondes interrogations, en particulier chez les 
chrétiens. Il est fréquent de percevoir l'épreuve comme une infortune, une malédiction ou un signe de rejet de 
la  part de Dieu, ce qui peut conduire au découragement et à l'isolement (s'éloigner de la communauté chré-
tienne).
Pourtant, la foi ne propose pas la souffrance comme une destination, ne retire pas la douleur de lʼexpé-
rience de lʼhomme mais lʼachève (la transforme) en un puissant levier d'espérance et de croissance et 
la rend plus fructueuse pour un bien plus grand.
La souffrance, loin d'être un silence de Dieu, est souvent décrite comme son intervention la plus forte 
: « La douleur est le mégaphone de Dieu pour réveiller un monde engourdi ». (C.S. Lewis, auteur et apologète, 
Le Problème de la Souffrance, 1940).
Cette souffrance nous force à regarder au-delà de nous-mêmes et de notre confort, agissant comme 
un signal d'alarme.
Le théologien puritain Thomas Watson renforce cette idée et la décrit comme un processus nécessaire 
à la maturation de la foi : « Dieu a eu un Fils sans péché, mais aucun sans épreuve ». (Recueil de 
citations : A Body of Divinity, 1741).
L'épreuve est donc une école où se développent l'humilité, la patience et la persévérance. Elle nous 
rappelle notre nature de créature et notre dépendance au Créateur.
La clé de voûte de la compréhension chrétienne de la souffrance se trouve dans la Passion du Christ. 
Jésus, parfait et bien-aimé du Père, a subi la plus grande souffrance sans avoir péché. Cela réfute 
l'idée que toute souffrance serait une punition. Au contraire, elle devient une opportunité d'union à 
l'œuvre salvatrice de Jésus.
Nos peines, unies à celles du Christ, acquièrent une valeur d'offrande qui participe mystérieusement 
au salut du monde. Cette perspective transforme l'infortune subie en un acte d'amour et de solidarité. 
« L'Amour est aussi la source la plus riche du sens de la souffrance, qui est toujours le sens de la 
souffrance rachetée ». (saint Jean-Paul II, Salvifici Doloris, 1984).
Une fois éprouvé et consolé, le chrétien est rendu apte à une compassion authentique. Il ne souffre 
plus seul, mais il est rejoint par Dieu pour pouvoir ensuite se faire le prochain de son prochain. (2Corin-
thiens 1 :3-4).
La souffrance n'est pas la fin de l'histoire. Elle est un processus de purification qui prépare le croyant 
à la gloire future. « Plus le diamant est taillé, plus il étincelle ; plus la croix est lourde, plus la cou-
ronne des saints sera imposante ! ». (Thomas Watson, Recueil de citations : A Body of Divinity, 1741).
La souffrance, quʼelle soit due à lʼinjustice, à la maladie, à un manque ou une perte (décès), représente, 
pour un chrétien, une grande épreuve de la foi. La souffrance, loin dʼêtre un obstacle infranchis-
sable, est ainsi paradoxalement l'un des plus puissants moyens pour connaître Dieu, pour Lui 
ressembler davantage, et pour mieux aimer ceux qui souffrent autour de nous, les yeux fixés sur la pro-
messe de l'éternité où « Dieu essuiera toute larme ».(Apocalypse 21,4).

ELIE KATELE, BILENGE YA MUINDA

ELIE KATELE, JEUNE DE LUMIERE
P. MARIE AUXILIATRICE



Les églises cambriolées, les hosties volées, les grottes brûlées, ce ne sont 
plus des faits isolés, mais des signes dʼun affaiblissement spirituel pro-
fond.
Nous nous arrêtons sur un mal silencieux, mais bien réel : la profanation 
de nos sanctuaires.
Et si lʼon voulait nous museler, nous empêcher dʼen parler ?
Pour parler du sanctuaire, quelques questions demeurent importantes 
pour éveiller notre conscience.
-Quʼest-ce que le sanctuaire pour nous ?
-Est-ce juste un bâtiment où lʼon se réunit le dimanche ?
-Ou est-ce vraiment le lieu où Dieu habite, là où le ciel touche la terre ?

Kajam Akang
P. St JEAN PAUL 2

La Bible dit dans Exode 25:8 : « Ils me feront un sanctuaire, et je demeurerai au milieu dʼeux. »
Mais regardons autour de nous : est-ce encore le cas ?
Nos sanctuaires ressemblent parfois plus à des scènes de spectacle quʼà des lieux de prière.
On y rit fort, on y danse sans penser à Dieu, on y introduit des choses qui nʼont rien à voir avec le sacré,  
simplement parce que cela attire du monde ou semble « moderne ».
Le monde est désormais dans lʼéglise, plus besoin dʼaller le chercher ailleurs.
Et cela, ne devrait-il pas nous choquer ?
Lʼapôtre Paul nous avertit dans 2 Corinthiens 6:14-16 : « Quel rapport y a-t-il entre le temple de Dieu et les 
idoles ? »
Peut-on vraiment mélanger les choses de Dieu avec celles du monde ?
En voulant plaire à tous, nous avons perdu le sens du sacré.
Le sanctuaire nʼest pas un simple lieu de rassemblement : cʼest la maison de Dieu, et cette maison doit 
rester propre, respectée, mise à part. Pourtant, nous sommes devenus timides.
Nous laissons entrer le profane, préférant le silence à la fermeté.
Mais Dieu nous appelle à veiller : « Veillez et priez, afin que vous ne tombiez pas dans la tentation. ». (cfr. 
Matthieu 26:4).  Car le sanctuaire, ce nʼest pas seulement lʼéglise de pierre, mais chacun de nous.
1 Corinthiens 3:16 nous rappelle : « Ne savez-vous pas que vous êtes le temple de Dieu, et que lʼEsprit de 
Dieu habite en vous ? » Alors demandons-nous : Dieu peut-il habiter dans un cœur rempli de compromis, 
dʼindifférence ou de souillure ? Comment protéger la maison de Dieu si nous ne prenons pas soin du sanc-
tuaire quʼest notre propre église, nos  hosties, nos grottes etc. ?
Il est temps de nous réveiller. Il est temps dʼarrêter de tout accepter au nom de la mode, de la musique ou 
de la foule. Revenons à ce qui est saint, à ce qui honore Dieu.
Que chacun de nous ose dire : « Ici, cʼest la maison de Dieu. Le respect doit y régner. »
Frères et sœurs, Dieu est un feu dévorant. Il veut purifier nos cœurs, éveiller notre conscience et restaurer 
Son temple. Commençons par nous-mêmes.
Faisons de notre cœur un lieu où Dieu peut vraiment habiter.

Kajam Akang, dit Noiriste, est chercheur en arts du spectacle.

‘ʼ 
LE SANCTUAIRE PROFANÉ :  QUAND LES ŒUVRES DES PAÏENS 
SIÈGENT DANS L̓ ÉGLISE

GARDE TON SANCTUAIRE

Garde ton cœur en paix, quʼil demeure limpide,
Loin des ombres du monde et des fièvres avides.
Garde ton œil sincère, épris de vérité,
Ne courbe pas lʼéchine aux vents de vanité.
Que ton âme sʼélève au-dessus de la terre,
Comme un feu vers le Ciel, fidèle et volontaire.
Ce qui vient du Très-Haut demeure souverain,
Et le sacré se garde, à visage humain.

Non pas par une peur, tremblante et soumise,
Mais dʼun amour profond, que rien ne pulvérise.
Non par un lourd devoir, stérile et sans chaleur,
Mais dʼune foi qui vit, enracinée au cœur.
Car Dieu nʼhabite point les cœurs pleins de poussière,
Mais ceux qui le révèrent, en silence et lumière


